
CÂMARA DOS DEPUTADOS 

PROJETO DE LEI Nº          , DE 2019 
(Da Sra. PROFESSORA ROSA NEIDE) 

Reconhece a cerimônia do Kuarup, 
realizada no Parque Nacional do Xingu, no 
Estado de Mato Grosso, como manifestação 
da cultura nacional. 

O Congresso Nacional decreta: 

Art. 1º Fica reconhecida a cerimônia do Kuarup, realizada no 

Parque Nacional do Xingu, no Estado de Mato Grosso, como manifestação da 

cultura nacional.   

Art. 2º Esta lei entra em vigor na data de sua publicação.  

JUSTIFICAÇÃO 

 

A proposta que ora apresentamos pretende reconhecer 

oficialmente como manifestação da cultura nacional a cerimônia indígena do 

Kuarup – importante celebração que ocorre no Parque Nacional do Xingu, no 

norte do Estado de Mato Grosso, anualmente, entre agosto e setembro, tendo 

como tema central a morte, o luto e o culto à memória de mortos ilustres.  

O ritual, que reúne todas as etnias do Alto Xingu, revive uma 

narrativa religiosa comum a esses povos, centrada na figura de Mavutzinin – 

divindade responsável pela criação do mundo, das coisas e dos primeiros 

homens, a partir dos troncos de um tipo de árvore chamada Kuarup. 

A versão dessa narrativa colhida pelo indigenista Orlando Villas 

Bôas, que trabalhou por anos em favor da integridade, da saúde e da cultura 

dos povos xinguanos, é a seguinte:  

―Mavutsinim (o primeiro homem no mundo) queria que os seus 

mortos voltassem à vida. Foi para o mato, cortou três toros da 



CÂMARA DOS DEPUTADOS 
2 

 

madeira de Kuarup, levou para a aldeia e os pintou. Depois de 

pintar, adornou os paus com penachos, colares, fios de 

algodão e braçadeiras de penas de arara.  

Feito isso, Mavutsinim mandou que fincassem os paus na 

praça da aldeia, chamando em seguida o sapo-cururu e a cutia 

(dois de cada), para cantar junto dos Kuarup. Na mesma 

ocasião, levou para o meio da aldeia peixes e beijus para 

serem distribuídos entre o seu pessoal. Os maracá-

êp (cantadores), sacudindo os chocalhos na mão direita, 

cantavam sem cessar em frente dos Kuarup, chamando-os à 

vida.  

Os homens da aldeia perguntavam a Mavutsinim se os paus 

iam mesmo se transformar em gente, ou se continuariam 

sempre de madeira como eram. Mavutsinim respondia que não, 

que os paus de Kuarup iam mesmo se transformar em gente, 

andar como gente e viver como gente vive. 

Depois de comer os peixes, o pessoal começou a se pintar, e a 

dar gritos, enquanto fazia isso. Todos gritavam. Só os maracá-

êp é que cantavam. No meio do dia terminaram os cantos. O 

pessoal, então, quis chorar os Kuarup, que representavam os 

seus mortos, mas Mavutsinim não permitiu, dizendo que eles, 

os Kuarup, iam virar gente, por isso não podiam ser chorados. 

Na manhã do segundo dia, Mavutsinim não deixou que o 

pessoal visse os Kuarup. "Ninguém pode ver", dizia ele. A todo 

momento, Mavutsinim repetia isso. O pessoal tinha que 

esperar. No meio da noite desse segundo dia os toros de pau 

começaram a se mexer um pouco. Os cintos de fios de algodão 

e as braçadeiras de penas tremiam também. As penas mexiam 

como se estivessem sendo sacudidas pelo vento. Os paus 

estavam querendo transformar-se em gente.  

Mavutsinim continuava recomendando ao pessoal para que 

não olhasse. Era preciso esperar.  

Os cantadores — os cururus e as cutias — quando 

os Kuarup começaram a dar sinal de vida cantaram para que 

se fossem banhar logo que vivessem. Os troncos se mexiam 

para sair dos buracos onde estavam plantados, queriam sair 

para fora. Quando o dia principiou a clarear, os Kuarup do meio 

para cima já estavam tomando forma de gente, aparecendo os 

braços, o peito e a cabeça. A metade de baixo continuava pau 

ainda. 

Mavutsinim continuava pedindo que esperassem, que não 

fossem ver. ‗Espera... espera... espera‘ – dizia sem parar. O sol 

começava a nascer. Os cantadores não paravam de cantar. Os 

braços dos Kuarup estavam crescendo. Uma das pernas já 



CÂMARA DOS DEPUTADOS 
3 

 

tinha criado carne. A outra continuava pau ainda. No meio do 

dia, os paus começavam a virar gente de verdade. Todos se 

mexiam dentro dos buracos, já mais gente do que madeira.  

Mavutsinim mandou fechar todas as portas. Só ele ficou de 

fora, junto dos Kuarup. Só ele podia vê-los, ninguém mais. 

Quando estava quase completa a transformação de pau para 

gente, Mavutsinim mandou que o pessoal saísse das casas 

para gritar, fazer barulho, promover alegria, rir alto junto 

dos Kuarup. O pessoal, então, começou a sair de dentro das 

casas. 

Mavutsinim recomendava que não saíssem aqueles que 

durante a noite tiveram relação sexual com as mulheres. Um, 

apenas, tinha tido relações. Este ficou dentro de casa. Mas não 

aguentando a curiosidade, saiu depois. No mesmo instante, 

os Kuarup pararam de se mexer e voltaram a ser pau outra 

vez.  

Mavutsinim ficou bravo com o moço que não atendeu à sua 

ordem. Zangou muito, dizendo: – ‗O que eu queria era fazer os 

mortos viverem de novo. Se o que deitou com mulher não 

tivesse saído de casa, os Kuarup teriam virado gente, os 

mortos voltariam a viver toda vez que se fizesse Kuarup.‘ 

Mavutsinim, depois de zangar, sentenciou: 

– Está bem. Agora vai ser sempre assim. Os mortos não 

reviverão mais quando se fizer Kuarup. Agora vai ser só festa. 

Mavutsinim depois mandou que retirassem dos buracos os 

toros de Kuarup. O pessoal quis tirar os enfeites, mas 

Mavutsinim não deixou. ‗Tem que ficar assim mesmo‘, disse. E 

em seguida mandou que os lançassem na água ou no interior 

da mata. Não se sabe onde foram largados, mas estão até hoje 

lá, no Morená.‖ 

O Kuarup, realizado pelos povos do Alto Xingu, reencena a 

tentativa de ressuscitação dos mortos presente nessa narrativa cosmogônica. 

A cada ano, uma etnia diferente (às vezes em associação com outras etnias) 

se responsabiliza pela preparação da cerimônia. 

O ritual encenado utiliza os troncos cortados – pintados e 

decorados com ornamentos masculinos como cintos de algodão colorido, 

colares e cocares de penas – representando os mortos ilustres homenageados 

(geralmente, lideranças tradicionais ou políticas).  

À noite, são acendidas fogueiras junto aos troncos, em torno 

das quais há canto e dança para o ressuscitamento, seguido do choro sentido 



CÂMARA DOS DEPUTADOS 
4 

 

de mulheres carpideiras. Ao amanhecer, gritos anunciam a chegada das etnias 

vizinhas para a participação nos jogos e lutas. Segue-se, então, um rito de 

hospitalidade com a oferta de comida aos visitantes pelos anfitriões. As etnias 

convidadas e a anfitriã trocam presentes entre si, ofertando, cada uma, 

produtos de sua especialidade (cerâmica, arcos, colares). A cerimônia é 

encerrada com o lançamento dos troncos na água.  

Como nos esclarece o antropólogo George Zarur1, “a tentativa 

de ressurreição e o pranto são sucedidos pela excitação das lutas e das trocas. 

As ações rituais relativas ao indivíduo morto são superadas pela vida coletiva, 

expressa na emoção alegre compartilhada. A ideia da convivência com os 

vivos sucedendo a morte é a própria ideia de continuidade da vida, de vitória 

sobre a morte, pela vida em comunidade, como aparece, também, no 

cristianismo. Está muito presente no Kuarup a ideia da partilha da alegria, do 

jogo, do alimento comum e da troca de objetos; a ideia de que os seres 

humanos devem consolar-se e alegrar-se uns com os outros, após a perda de 

alguém. Há súbita alternância entre tristeza e alegria. Assim, os índios do 

Xingu dizem que o Kuarup existe para ‗não sentir saudade‘, no sentido de ‗não 

ter mais sofrimento com a perda’”. 

A prática do Kuarup xinguano é manifestação cultural da maior 

importância que deve, portanto, ser oficialmente reconhecida e apoiada pelo 

Poder Público, em consonância com a Constituição Federal que, no § 1º do 

seu art. 215, determina ser obrigação do Estado proteger as manifestações das 

culturas populares, indígenas e afro-brasileiras, e das de outros grupos 

participantes do processo civilizatório nacional.  

Assim, com a certeza da relevância da nossa proposta para os 

povos do Alto Xingu e para a cultura nacional, contamos com o valoroso apoio 

dos nobres pares no sentido de aprová-la.   

Sala das Sessões, em        de                     de 2019. 

                                            
1
 ZARUR, George de Cerqueira Leite. “O Kuarup xinguano e os universais da narrativa religiosa”, CONLE, 
2003. In: https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/estudos-e-notas-tecnicas/publicacoes-da-
consultoria-legislativa/arquivos-pdf/pdf/311902.pdf 

https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/estudos-e-notas-tecnicas/publicacoes-da-consultoria-legislativa/arquivos-pdf/pdf/311902.pdf
https://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/estudos-e-notas-tecnicas/publicacoes-da-consultoria-legislativa/arquivos-pdf/pdf/311902.pdf


CÂMARA DOS DEPUTADOS 
5 

 

Deputada PROFESSORA ROSA NEIDE 
 

 

 

2019-21478 


