
 

PROJETO DE LEI Nº          , DE 2018 

(Do Sr. VICENTINHO) 

Institui o Dia Nacional das Culturas 
Bantu no Brasil. 

O Congresso Nacional decreta: 

Art. 1º Fica instituído o Dia Nacional das Culturas Bantu no 

Brasil, a ser comemorado anualmente no dia 13 de outubro. 

Art. 2º Esta Lei entra em vigor na data de sua publicação. 

JUSTIFICAÇÃO 

A celebração da cultura negra no Brasil é elemento central de 

resgate nacional da memória de povos que foram — e ainda são em grande 

medida — sujeitos à variadas formas de opressão e de discriminação. No 

entanto, ainda não é incomum a representação do negro como um povo 

homogêneo e de seus ancestrais, na África, como se fossem integrantes uma 

cultura única, ou até mesmo, aos mais desavisados, de um único “país”. 

Sabe-se que os negros escravizados que atravessaram o 

Atlântico para chegar ao Brasil eram provenientes de distintos reinos, nações, 

federações de povos e outras formas de Estado e de organização política. 

Depois de capturados, ainda no cativeiro no continente negro, várias culturas e 

povos africanos entraram em contato mútuo. Nem por isso deixaram de resistir 

aos escravizadores, que operavam verdadeira indústria de tráfico, que 

proporcionava gigantescos lucros aos que monopolizavam o comércio de 

almas. 

Apesar das diferenças entre os diversos povos africanos 

escravizados, estabeleceram laços comuns e meios de preservar minimamente 



2 
 

seus liames culturais originários. A resistência iniciada pelos povos negros 

ainda na África foi mantida nos porões dos navios negreiros e chegou às 

senzalas e campos brasileiros. Na América Portuguesa ou no Brasil Imperial, 

embora submetidos a rigorosos controles, sevícias e meios cruéis de controle, 

os negros escravizados trazidos da África e os escravos nascidos em nosso 

território não abandonaram suas culturas originárias. Ao contrário, 

enriqueceram suas cosmovisões incorporando elementos indígenas e de 

culturas europeias, sem perder a centralidade de suas culturas ancestrais. 

Há estimativas de diversos pesquisadores das culturas negras 

no Brasil indicando que ao menos 60% dos africanos escravizados trazidos ao 

longo de cerca de 350 anos de tráfico transatlântico eram de origem bantu, ou 

seja, oriundos de territórios que vão do Centro ao Sul do continente africano, 

notadamente do Congo, de Angola e de Moçambique. Essa proporção, no 

entanto, é subestimada, pois o registro de procedência dos negros 

escravizados se dava conforme o porto africano de onde saíam os navios 

negreiros, e não de acordo com a real origem dos embarcados. 

Há incontáveis registros históricos de negros procedentes da 

região bantu que foram embarcados de portos africanos de onde saíam o que 

os traficantes denominavam como escravos “sudaneses” ou “minas” 

(principalmente iorubás, fon, gêges e fanti-achanti) e muçulmanos (fula, 

mandinga, hauçás e tapas, entre outros). Por essa razão, não raro negros 

bantu eram “contabilizados” como “sudaneses” ou muçulmanos (malês). 

Os que eram, de fato, “sudaneses” e muçulmanos tiveram 

como destinos principais a Bahia e o Maranhão. Os negros bantu, por sua vez, 

predominaram nas regiões Sul e Sudeste do País, notadamente Rio de 

Janeiro, Minas Gerais, São Paulo e Rio Grande do Sul. Há também muitos 

negros de origem bantu em Estados como Alagoas, Pará e outros. 

Considerando que as culturas originárias não eram esquecidas 

e se mantinham como centro gravitacional para incorporar outras matrizes 

culturais (de outros povos africanos e de povos indígenas e europeus), as 

tradições bantu no Brasil perpetuaram-se e há vestígios delas até o presente, 



3 
 

notadamente na linguagem, em manifestações culturais, na história política e 

em comunidades de remanescentes de quilombos. 

Entre os povos bantu, havia diversidade de nações, reinos e 

federações. Ainda assim, suas línguas sempre foram muito assemelhadas, por 

exemplo, em suas estruturas gramaticais e na fonética. Alguns dos idiomas 

bantu são o quimbundo, o umbundo, o quicongo, o chócue, o nianja, o ndebele, 

o zulu, o chosa, o ovambo e o suaíle (este último mesclado com o árabe). 

Registrem-se as palavras de uma das mais destacadas 

autoridades do candomblé bantu no Brasil, Walmir Damasceno dos Santos 

(Tata Nkisi Katuvanjesi), Coordenador-Geral do Instituto Latino-Americano de 

Tradições Afro Bantu (Ilabantu): 

A cultura bantu tem uma relação profunda com a construção cultural, 

hábitos e costumes linguístico do povo brasileiro, expressões linguísticas 

rotineiramente utilizadas e inseridas e adotadas pelo português vernáculo 

são de origem Bantu, como por exemplo, os termos “enfezado”, “jinga”, 

“ganga”, “moleque”, “jiló”, “zumbi”, “nega”, “samba”, entre outras, 

incorporados em nossa língua. 

 

Na mitologia, o culto dos Orixás (de origem iorubá) é a mais 

conhecida expressão do candomblé. No entanto, há um sem número de 

terreiros de candomblé de feição bantu, no qual são cultuados divindades e 

figuras míticas bantu tais como Nzambi, Nkosi, Matamba, Nzumbá e Nzazi. A 

umbanda, de expressão bantu, bem como o candomblé de caboclo, tradução 

afro-ameríndia familiarizada com as tradições bantu no Brasil, aqui se 

combinaram com outras matrizes religiosas. O Nganga é o sacerdote das 

culturas tradicionais bantu, fortemente presentes em nossa cultura. Na música 

e na dança, sobressai o Samba, cuja origem reconhecida por muitos 

pesquisadores da temática remete ao Semba (“umbigada”, em quimbundo), 

gênero de dança dramática e de música muito popular em Angola. Afora o 

samba, registre-se também o Congado, o Reisado, o Maracatu, o Jongo e a 

Capoeira de Angola, entre outros, bem como instrumentos como o berimbau 

(ou mbulumbumba) e a calimba, todos ligados diretamente à origem bantu. 



4 
 

Na história política, a República de Palmares (tratada, em 

diversas ocasiões, com status de Estado à época e com relações comerciais 

com o entorno, hoje mais conhecida como Quilombo dos Palmares) foi o 

principal foco de resistência à Administração Colonial da América Portuguesa 

por cerca de um século. A presença da cultura bantu em Palmares era 

inegável, embora vivessem negros também de outras origens e certo número 

de indígenas e brancos em seus diversos aldeamentos (denominados 

mocambos, palavra bantu). A construção de paliçadas, as técnicas de guerra e 

as lideranças (como Ganga Zumba, Zumbi e Dandara) remetem diretamente 

aos povos bantu. 

A data sugerida para comemoração da efeméride em pauta é o 

13 de outubro, que remete ao menos a dois momentos. Um deles, histórico, 

marca a fundação, em 1944, do Teatro Experimental do Negro (TEN), por 

iniciativa de Abdias do Nascimento. O 13 de outubro foi, também, data 

escolhida no III Seminário Internacional de Comunidades Tradicionais Bantu — 

realizado nos dias 12 e 13 de outubro de 2017, na sede do Ilabantu — para 

representar a celebração nacional das culturas tradicionais bantu. O evento 

contou com a presença de dezenas de lideranças de povos tradicionais de 

matriz africana e de terreiros. Na plenária final, os presentes pugnaram pela 

aprovação do dia 13 de outubro como data nacional das culturas bantu. Em 

2018, essa demanda foi reafirmada pela plenária final do Encontro 

Internacional das Tradições Bantu (IV Ecobantu), realizado nos dias 4, 5 e 6 de 

maio no Memorial da América Latina, em São Paulo (SP), que contou com a 

presença de centenas de praticantes das tradições bantu no Brasil e em toda a 

diáspora africana. 

Pela Lei nº 12.345, de 9 de dezembro de 2010, “a instituição de 

datas comemorativas que vigorem no território nacional obedecerá ao critério 

da alta significação para os diferentes segmentos profissionais, políticos, 

religiosos, culturais e étnicos que compõem a sociedade brasileira” (art. 1º). 

Como se constata, a celebração de uma Dia Nacional das Culturas Bantu no 

Brasil é contribuição fundamental para a valorização dessa parcela das culturas 

negras no Brasil. O estabelecimento desse Dia Nacional resgata tradições que 

são por vezes esquecidas diante das marcas da cultura negra brasileira mais 



5 
 

tipicamente lembradas, as quais costumam remeter mais às culturas gêge-

nagô do que às culturas bantu. 

Ainda de acordo com a Lei nº 12.345/2010, “a definição do 

critério de alta significação será dada, em cada caso, por meio de consultas e 

audiências públicas realizadas, devidamente documentadas, com organizações 

e associações legalmente reconhecidas e vinculadas aos segmentos 

interessados. As manifestações ocorridas nos dois eventos em São Paulo são 

representativas, inequívocas e têm caráter nacional e internacional. Garantem, 

portanto, o cumprimento do disposto na Lei nº 12.345/2010. 

Diante do exposto, solicitamos aos Nobres Pares apoio para a 

aprovação deste Projeto de Lei. 

Brasília:          de           2018. 

Deputado VICENTINHO 
 


